
1 de 15

L'ÉGALITÉ ET LA SÉCURITÉ CULTURELLE DE LA MINORITÉ FRANCOPHONE DU 
CANADA

Peter G. White, 1996

Malgré le mécontentement, souvent justifié, de l’Ouest canadien, nous devons nous rendre à 
l'évidence : le seul risque sérieux de rupture du Canada réside dans les relations entre 
francophones et non-francophones, plus particulièrement dans celles qui existent, d'une part, 
entre le gouvernement francophone du Québec et le peuple québécois et, d'autre part, entre les
autres gouvernements et les non-francophones du Canada.

Cette relation est au coeur de l'identité et de l'unité canadiennes depuis 1760, date de la 
capitulation de Montréal devant le général britannique James Murray, successeur du général 
James Wolfe. Ce n'est pas et cela n'a jamais été une relation statique. C'est une relation qui a 
constamment évolué au fil des circonstances, plus précisément des changements 
démographiques, géographiques, politiques et légaux. Puisqu'il s'agit d'une relation dynamique, 
on ne peut l'envisager comme un « problème » qui puisse jamais être « réglé » une fois pour 
toutes, mais plutôt comme un ensemble complexe d'interactions imbriquées qui doit être 
constamment géré des deux côtés de la frontière linguistique.

Depuis la fin des années 1700, les Canadiens français, qui étaient à l'origine pratiquement les 
seuls Européens dans l'ensemble du territoire qui allait devenir le Canada, sont numériquement
inférieurs aux autres Canadiens non aborigènes. Les Canadiens français, qui avaient constitué 
la majorité européenne au Canada pendant les deux siècles qui ont suivi la fondation de la ville 
de Québec en 1608, sont passés au rang de minorité européenne au Canada à la fin du XVIIIe 
siècle, alors que le nombre d'immigrants non francophones finit par les dépasser. 

Le fait fondamental que les Canadiens français soient dans une position minoritaire 
permanente au Canada depuis maintenant deux cents ans a forgé leurs attitudes depuis 
lors. Tous les Canadiens francophones ont pertinemment conscience d'appartenir à une 
minorité linguistique au Canada et d'être potentiellement (et souvent en réalité) à la merci
démocratique de la majorité non francophone dans tous les domaines où les principaux 
intérêts des deux groupes risquent de diverger.

Dans une démocratie, les membres des groupes minoritaires identifiables apprennent vite qu'ils
risquent constamment d'être repérés par la majorité démocratique ou peut-être même d'être 
victimes de discrimination de sa part, soit délibérément, soit par inadvertance. Ils identifient 
rapidement les facteurs susceptibles de devenir matière à discrimination. Et s'il leur est 
impossible de changer ces facteurs, ou s'ils sont trop essentiels à leur identité pour qu'ils 
acceptent de les changer, ils ne tardent pas à devenir hypersensibles à tout traitement 
discriminatoire fondé sur ces facteurs distinctifs ; il n'est pas rare de les voir militer en leur 
faveur, voire combattre toute forme de discrimination qui les affecte. 



2 de 15

Parallèlement, les majorités tendent instinctivement à éprouver méfiance et rancune envers les 
minorités qui refusent de s'assimiler, qui insistent pour garder, voire célébrer, leurs différences 
essentielles, et qui forment bloc pour la protection et la défense de ces différences - bien qu'une
telle cohésion minoritaire soit la réaction naturelle et souvent nécessaire à une attitude 
discriminatoire de la part de la majorité.

En ce qui concerne les Canadiens français, les domaines risquant d'engendrer une 
discrimination de la part de la majorité ont été principalement religieux à l'origine, religieux et 
linguistiques par la suite, pour devenir exclusivement linguistiques et culturelles aujourd'hui. Les
Canadiens français considéraient la religion catholique romaine comme un élément essentiel de
leur identité, et ils refusaient de l'abandonner même quand elle occasionnait beaucoup 
d'injustice et de discrimination de la part de la majorité non catholique. 

Aujourd'hui, la plupart des francophones voient dans leur langue un élément clé non négociable
de leur identité, bien que ce soit (et peut-être aussi parce que c'est) la principale cause de 
discrimination possible de la part de la majorité non francophone. Les francophones du Canada 
sont donc généralement combatifs lorsqu'il s'agit de protéger leur identité et leurs droits 
linguistiques, et ils sont prêts à aller extrêmement loin pour exiger la reconnaissance et le 
respect de cette identité et de ces droits de la majorité non francophone.

C'est pourquoi la seule menace sérieuse à la survie du Canada est bel et bien la relation, pas 
seulement entre les francophones et les non-francophones, mais entre la minorité francophone 
et la majorité non francophone au Canada, dans les innombrables manifestations de cette 
relation, qu'elles soient politiques, économiques, légales ou, surtout, psychologiques.

Presque toutes les minorités facilement identifiables ont un sentiment aigu de vulnérabilité et 
d'insécurité, qui peut facilement se muer, à tort ou à raison, en sentiment d'injustice, de 
persécution et de victimisation. Elles peuvent ainsi devenir une cible toute désignée pour la 
désinformation et la démagogie qui alimentent la prédisposition à croire que bon nombre de 
leurs problèmes résultent d'une discrimination de la part d'une majorité hostile ou indifférente. 
Seul le sentiment très fort d'être à l'abri de toute discrimination ou de toute mauvaise juridiction 
de la part de la majorité peut créer un rempart efficace contre l'exploitation par les démagogues 
de l'insécurité normale à laquelle sont sujettes les minorités. 

Sans ce sentiment à la fois de sécurité et d'égalité de ses droits culturels au sein de 
l'État, une minorité culturelle qui se trouve devant l'option réaliste de devenir majorité 
culturelle en fondant son propre État indépendant risquera toujours de céder à la 
tentation de se séparer d'un pays dans lequel elle semble destinée à rester une 
perpétuelle minorité.

Aborigènes et francophones, les deux minorités nationales du Canada

Cependant, les Canadiens francophones ne représentent pas une simple minorité ordinaire 
parmi tant d'autres au Canada. Les Canadiens francophones, de même que les peuples 



3 de 15

aborigènes du Canada, constituent l'une des deux minorités nationales du Canada. Qu'est-ce 
que j'entends par « minorités nationales » ? 

Permettez que je cite (en traduction) des extraits du livre Multicultural Citizenship: A Liberal 
Theory of Minority Rights publié par le brillant jeune théoricien politique canadien Will Kymlicka 
chez Clarendon Press, à Oxford, en 1995.

Kymlicka identifie deux sources principales de diversité culturelle dans un pays : les minorités 
nationales et l'immigration. Les minorités nationales naissent, précise-t-il (p. 10), « de 
l'incorporation de cultures qui étaient antérieurement dotées d'un gouvernement autonome et 
se trouvaient concentrées territorialement. Il est courant d'observer dans ces cultures 
incorporées le désir manifeste de survivre en tant que sociétés distinctes parallèlement à la 
culture majoritaire, ainsi que l'exigence de diverses formes d'autonomie ou de gouvernement 
autonome qui garantissent leur survie en tant que sociétés distinctes. »

Un groupe ethnique, quant à lui, « voit le jour à la suite de l'immigration individuelle et familiale. 
Ce type d'immigrants se regroupe souvent en associations assez lâches [...] Leur désir 
manifeste est de s'intégrer à l'ensemble de la société et d'y être acceptés comme des membres
à part entière. Bien qu'il leur arrive de revendiquer une plus grande reconnaissance de leur 
identité ethnique, ils ne visent ni la sécession ni l'autonomie. Leur but est plutôt de modifier 
les institutions et les lois de la société en place pour qu'elles tiennent davantage compte 
des différences culturelles. »

Bien entendu, il s'agit là de tendances générales, pas de lois de la nature [...] Mais nous ne 
pouvons ni appréhender ni évaluer les politiques du multiculturalisme à moins de constater à 
quel point l'incorporation historique des groupes minoritaires a façonné leurs institutions, leur 
identité et leurs aspirations collectives.
 
Et Kymlicka d'expliquer (p. 11) : il y a minorité nationale partout où nous observons dans un 
État donné la coexistence de plusieurs nations, où le terme "nation" signifie une communauté 
historique plus ou moins complète du point de vue des institutions, qui occupe un territoire 
donné ou patrie et qui a une langue et une culture distinctes. Dans ce sens sociologique, la 
notion de « nation » est étroitement liée à celle de « peuple » ou de « culture » - et, en fait, ces 
concepts sont souvent définis les uns par les autres.

Par conséquent, un pays où vit plus d'une nation n'est pas un État-nation mais un État-
multination, et les petites cultures forment des « minorités nationales". L'incorporation de 
différentes nations dans un seul État peut être involontaire, comme cela se produit quand une 
communauté culturelle se trouve envahie puis conquise par une autre, ou cédée par une 
puissance impériale à une autre, ou encore lorsque son territoire national est envahi par des 
colons. Mais un État-multination peut se constituer délibérément lorsque différentes cultures 
s'entendent pour former une fédération en vue d'acquérir des avantages mutuels [...]



4 de 15

Le développement historique du Canada a impliqué la fédération de trois groupes nationaux 
distincts (les Anglais, les Français et les Aborigènes). Au départ, l'incorporation des 
communautés québécoise et aborigène à la communauté politique canadienne a été 
involontaire. Les territoires indiens ont été envahis par les colons français, qui furent à leur tour
conquis par les Anglais. Bien que la possibilité d'une sécession soit tout à fait réelle pour les 
Québécois, la préférence historique de ces groupes - comme ce fut le cas des minorités 
nationales aux États-Unis - n'a pas été de quitter la fédération mais plutôt d'en 
renégocier les termes, de manière à y accroître leur autonomie.

Bon nombre des tournants de l'histoire canadienne ont coïncidé avec ces tentatives de 
renégociation des termes de la fédération entre Anglais, Français et Aborigènes [...] La 
tentative la plus récente s'est soldée par un échec en octobre 1992, quand la proposition 
d'amendement à la constitution (l'Accord de Charlottetown ) a été défaite lors d'un référendum 
national. Cet Accord aurait entériné un "droit inhérent à un gouvernement autonome" pour les 
Aborigènes, et aurait accordé au Québec un statut spécial en tant que "seule société de langue 
et de culture majoritairement française au Canada et en Amérique du Nord".

De nombreuses autres démocraties occidentales sont également des États-multination, soit 
parce qu'elles ont incorporé de force des populations indigènes (par exemple, la Finlande, la 
Nouvelle-Zélande), soit parce qu'elles ont été constituées par la fédération plus ou moins 
délibérée d'au moins deux cultures européennes (par exemple, la Belgique et la Suisse).
En fait, de nombreux pays à travers le monde sont des États-multination, dans le sens que 
leurs frontières délimitent un territoire préalablement occupé par des entités culturelles qui 
étaient souvent dotées de leur propre gouvernement. C'est le cas de la plupart des pays de 
l'ancien bloc communiste et du Tiers-Monde.

Dire que ces pays sont des États-multinations n'est pas nier le fait que leurs citoyens se 
considèrent comme un seul peuple pour certaines fins. 

Par exemple, les Suisses ont un vif sentiment de loyauté, en dépit de leurs divisions culturelles 
et linguistiques. En effet, les États-multination ne peuvent survivre à moins que les différents 
groupes nationaux ne témoignent leur allégeance à la communauté politique plus vaste où ils 
s'insèrent.

Quelques commentateurs voient en cette loyauté commune une forme d'identité nationale, et 
considèrent donc la Suisse comme un État-nation. Il me semble que cette conception est 
erronée. Il convient de distinguer la notion de "patriotisme", sentiment d'allégeance à un État, 
de celle d'"identité national ", sens d'appartenance à un groupe national. En Suisse, comme 
dans la plupart des États-multination, Les groupes nationaux éprouvent un sentiment 
d'allégeance envers le pays pour une seule et unique raison : le pays reconnaît et respecte leur
existence nationale distincte.

Les Suisses sont patriotes, mais la Suisse envers laquelle ils sont loyaux se définit comme une 
fédération de peuples distincts. Pour cette raison, il convient mieux de la qualifier d'État-



5 de 15

multination et de voir dans les sentiments de loyalisme commun qu'elle suscite le reflet d'un 
patriotisme partagé, et non d'une identité nationale commune. » 

Kymlicka prend bien soin de faire remarquer que les groupes nationaux dont il parle ne sont 
pas fondés sur le sang (p. 22) :  Ibid p. 11 - 13.  Il est important de souligner que les groupes 
nationaux, dans le sens où j'utilise ce terme, ne se définissent pas d'après la race ou la 
descendance.

C'est une évidence dans le cas de la société anglophone majoritaire au Canada et aux États-
Unis. Ces deux pays connaissent un fort taux d'immigration depuis plus d'un siècle, tout d'abord
en provenance d'Europe du Nord, et maintenant principalement d'Asie et d'Afrique. 
Conséquemment, les Américains ou les Canadiens anglophones de pure descendance 
anglosaxonne forment une minorité de plus en plus restreinte.

Mais ceci est également vrai des minorités nationales. Le niveau d'immigration au Canada 
français a été faible pendant longtemps, mais il a rattrapé celui du Canada anglais ou des 
États-Unis à l'heure actuelle, et le Québec recherche activement des immigrants francophones 
en provenance de l'Afrique occidentale ou des Caraïbes. Il y a eu, d'autre part, un taux
élevé de mariages entre les peuples indigènes d'Amérique du Nord et les populations anglaise, 
française et espagnole. Par conséquent, on observe dans tous ces groupes nationaux un 
mélange de races et d'ethnies. Le nombre de Canadiens français de seule descendance 
gaélique, ou celui des Amérindiens de seule descendance indienne est, lui aussi, de plus en 
plus restreint et ne va pas tarder à devenir minoritaire.

Par conséquent, ce que j'entends par minorités nationales, ce ne sont pas des groupes de 
races ou de descendances communes, mais des groupes culturels. (Pour cette raison, il serait 
plus exact de parler de Canada anglophone et francophone, plutôt que de Canada anglais et 
français, parce que ces termes insinuent à tort que ces groupes sont définis par une 
descendance ethnique plutôt que par l'intégration à une communauté ethnique. Je
ferai remarquer qu'à l'origine la conception que les Canadiens français avaient de leur nation 
reposait bel et bien sur la notion de descendance. Et une minorité substantielle de Québécois 
ont encore une conviction qui s'en rapproche. 

Une étude réalisée en 1985 a révélé qu'environ 40% des personnes interrogées croyaient que 
plus les ancêtres d'un individu étaient arrivés depuis longtemps au Québec, plus cet individu 
était "québécois", et 20% étaient d'opinion que les immigrants ne pouvaient pas se qualifier de 
Québécois. Il en découle que l'évolution de l'identité québécoise, de la descendance à la 
participation à une société francophone, est incomplète [...] Cependant, tous les principaux 
partis politiques au Québec, y compris le Parti québécois, pourtant nationaliste, rejettent 
explicitement cette notion d'appartenance nationale fondée sur la descendance).
 
Les conceptions d'appartenance nationale fondée sur la descendance sont de toute évidence 
teintées de racisme et manifestement injustes. Voilà bien un test qui permet de jauger une 
conception libérale des droits des minorités en ce qu'elle définit l'appartenance à une nation en 



6 de 15

termes d'intégration à une communauté culturelle plutôt que de descendance. L'appartenance 
nationale devrait être possible, en principe, pour toute personne qui, sans considération de race
ou de couleur, désire apprendre la langue et l'histoire de la nation, et prendre part à ses 
institutions sociales et politiques.

Certains prônent qu'une véritable conception libérale de l'appartenance nationale devrait 
reposer uniquement sur des principes politiques de démocratie et des droits plutôt que sur 
l'intégration à une culture politique.

Cette conception non culturelle de l'appartenance nationale est souvent perçue comme ce qui 
différencie le nationalisme "civique" ou "constitutionnel" des États-Unis du nationalisme 
"ethnique" anti-libéral. Mais [...] c'est une erreur. Aux États-Unis, les immigrants doivent non 
seulement prêter allégeance aux principes démocratiques, mais aussi apprendre la
langue et l'histoire de la société qui les accueille. Ce qui distingue les nations "civiques" des 
nations "ethniques" n'est pas l'absence d'une composante culturelle quelconque par rapport à 
l'identité nationale, mais plutôt le fait que n'importe qui peut s'intégrer a la culture commune, 
sans considération de race ni de couleur. [...]

Cette compréhension erronée peut être imputée à une lecture fautive de l'histoire américaine. À
l'époque de la Révolution, une majorité écrasante d'Américains avaient la même langue, la 
même littérature et la même religion que les Anglais, nation contre laquelle ils venaient tout 
juste de se rebeller. Dans le but de renforcer leur sentiment de nation distincte, les Américains 
ont mis l'accent sur certains principes démocratiques - liberté, égalité, démocratie--principes qui
avaient justifié leur rébellion. Certains en concluent que le nationalisme américain est 
idéologique plutôt que culturel [...]. 

Mais c'est une erreur. Les Américains, tout comme les Anglais, ont conçu l'appartenance 
nationale en termes de participation à une culture commune. Bien entendu, l'accent qu'ils ont 
mis sur les principes politiques a affecté la nature de cette culture commune, et c'est ce qui a 
donné à l'identité nationale américaine un caractère idéologique distinctif que l'on ne retrouve ni
en Angleterre ni dans les autres sociétés colonisées par les Anglais. L'idéologie a formé, mais 
n'a pas remplacé, la composante culturelle de l'identité nationale. 

Une définition purement non culturelle du nationalisme civique n'est pas plausible et conduit 
souvent à l'autocontradiction. On pourra se référer, par exemple, à la conception du 
"patriotisme constitutionnel" de Habermas, qui présuppose à la fois que la citoyenneté devrait 
être indépendante de caractéristiques ethno-culturelles ou historiques particulières, comme la 
langue, et qu'une langue commune est indispensable à la démocratie [...].

Kymlicka continue à décrire plus abondamment les minorités nationales et à en donner de 
nombreux exemples à travers le monde, y compris aux États-Unis. Il démontre clairement que 
c'est un mythe de croire qu'il n'existe pas de minorités nationales aux États-Unis ; et qu'il est 
tout aussi illusoire de penser que tous les Américains sont traités avec une équité absolue (p. 
11) : 



7 de 15

De nombreuses démocraties occidentales sont des États-multination. Il y a, par exemple, une 
quantité de minorités nationales aux États-Unis, parmi lesquelles les Amérindiens, les 
Portoricains, les descendants des Mexicains (Chicanos) établis dans le Sud-Ouest quand les 
États-Unis ont annexé le Texas, le Nouveau-Mexique et la Californie après la guerre contre le 
Mexique de 1846-1848, les autochtones hawaïens, les Chamorros du Guam et plusieurs autres
communautés insulaires du Pacifique. Tous ces groupes ont été incorporés malgré eux aux 
États-Unis à la suite de la conquête ou de la colonisation. Si un autre équilibre des forces avait 
prévalu, ces groupes auraient pu garder où instaurer leur propre gouvernement souverain. 
D'ailleurs, des velléités d'indépendance se manifestent de temps en temps à Porto Rico ou 
parmi les grandes tribus indiennes. Cependant, historiquement parlant, ces groupes, au lieu de 
se séparer des États-Unis, ont cherché à y acquérir l'autonomie.

Au moment de leur incorporation, la plupart de ces groupes ont acquis un statut politique 
spécial. Par exemple, les tribus indiennes sont reconnues comme « nations indigènes 
dépendantes de l'État » tout en jouissant de leur propre gouvernement, de leurs tribunaux et du
droit de conclure des traités ; Porto Rico est un "commonwealth" et Guam un "protectorat".
Chacun de ces peuples relève de l'administration politique américaine tout en détenant certains
aspects du pouvoir de se gouverner.

Ces groupes ont également des droits en matière de langue et de territoire. [...] En résumé, aux
États-Unis, les minorités nationales disposent d'une gamme de droits conçus pour refléter ou 
protéger leur statut de communautés culturelles distinctes, et elles ont lutté pour garder et 
étendre ces droits.
 
La stratégie politique des minorités nationales

La stratégie politique de toute minorité nationale désireuse de préserver le caractère distinctif 
de sa culture dans un pays dominé par une majorité culturelle différente vise toujours deux buts
essentiels : d'une part, sa sécurité culturelle, et d'autre part l'égalité ou l'équivalence de ses 
droits culturels et de son statut. À l'inverse, la majorité ne se soucie généralement pas de sa 
propre sécurité culturelle (bien qu'elle puisse être préoccupée par des menaces culturelles 
émanant d'autres pays), ni de sa propre égalité, étant donné que, dans une démocratie, c'est la
majorité qui contrôle toutes les institutions démocratiques et qui dicte les lois. Par contre, la 
minorité ne bénéficie d'aucune de ces protections, à moins qu'elles ne soient spécifiquement 
négociées et garanties par la loi fondamentale du pays. Il convient ici d'insister sur l'importance 
de la notion de consentement, comme dans tout contrat. 

Dans un État-multination, la constitution est, entre autres choses, un contrat entre la ou les 
minorités et la majorité, qui définit les termes qui ont été négociés et sur lesquels les diverses 
parties se sont entendues dans le but d'établir et de bâtir solidairement l'entreprise ou l'aventure
de leur pays. Toutes les parties doivent alors approuver officiellement ces termes. Nous devons
toujours nous souvenir que l’Assemblée nationale du Québec n'a jamais officiellement ratifié
l'Acte de la Constitution de 1982.



8 de 15

Sécurité culturelle des minorités nationales

Pour se sentir en sécurité au sein d'une culture dominante plus vaste, une minorité nationale a 
besoin de cinq garanties : 

(1) la reconnaissance formelle de son existence en tant que minorité nationale légitime au sein 
de la société dans son ensemble, et la reconnaissance formelle de son droit légitime à sa 
perpétuation culturelle au sein de la communauté majoritaire ; 

(2) une définition claire et formelle, à laquelle ont souscrit la minorité et la majorité, des 
caractéristiques qui distinguent la minorité nationale de la majorité, que la minorité nationale 
désire préserver et protéger de l'assimilation ou de l'homogénéisation, et que la majorité 
consent à reconnaître et à respecter ; 

(3) le droit incontestable à s'auto-gouverner dans les domaines qui la caractérisent 
essentiellement ; 

(4) le droit incontestable d'être représentée dans les institutions de la communauté majoritaire ; 
et 

(5) le droit de veto sur toutes les propositions d'amendements constitutionnels qui pourraient 
être préjudiciables à toute protection constitutionnelle des droits qu'elle a acquis en tant que 
minorité nationale - ou, en d'autres termes, le consentement obligatoire de chacune des parties 
à des modifications contractuelles affectant ses droits ou son statut, clause normalement en 
vigueur dans toute forme de contrat.

Par définition, si une minorité nationale doit pouvoir jouir de droits incontestables à s'auto-
gouverner au sein de la communauté nationale, il doit y avoir une forme d'entente relative au 
partage du pouvoir souverain entre le gouvernement suprême du pays et celui de la minorité. 
C'est principalement pour parvenir à cette sorte de partage du pouvoir souverain que la forme 
de gouvernement fédéral a été inventée, et le fédéralisme est, de loin, la forme de 
gouvernement qui tient le mieux compte des droits des minorités nationales.

Sécurité culturelle des Canadiens francophones sous l'Acte de l'Amérique du Nord 
britannique de 1867

Dans quelle mesure toutes les parties en présence au moment de la Confédération du Canada,
en 1867, ont-elles compris et approuvé les cinq principes relatifs à la sécurité d'une minorité 
nationale ? Nous n'avons aucune certitude à ce sujet.

Comme c'est habituellement le cas, il est fort probable que les représentants des minorités 
impliquées dans les négociations qui ont abouti à la Confédération ont eu une idée plus précise
de leurs besoins que n'en ont eu les représentants de la majorité. Il semble que les majorités 
éprouvent toujours de la difficulté à comprendre les besoins des minorités. Quoi qu'il en soit, 



9 de 15

l'Acte de l'Amérique du Nord britannique de 1867 reflète de manière très inégale les cinq 
principes en question.

Le premier, à savoir la reconnaissance formelle de l'existence de la minorité francophone et 
son droit à la perpétuation culturelle, ne fait pas partie de l'AANB.

Le second, à savoir la définition formelle des caractéristiques essentielles de différenciation 
que la minorité française désirait préserver, n'était évoqué que de façon biaisée et inadéquate, 
dans un seul et unique article ayant trait à la question de la langue française (la section 133). Et
même la section 133 ne concernait que l'usage de l'anglais et du français au Parlement et dans
les tribunaux du Canada, et dans les bureaux de la législature et les tribunaux du Québec. 
Ainsi, dès le début de la Confédération, la langue française ne s'était vu accorder aucun statut 
légal à l'extérieur de la nouvelle province de Québec (l'ancien Bas-Canada), sauf au Parlement 
et dans les tribunaux fédéraux. Implicitement, le statut légal du français, sauf au Parlement et 
dans les tribunaux fédéraux, s'est trouvé territorialement restreint à une seule province, malgré 
l'existence d'importantes minorités francophones dans les trois autres provinces initiales, 
l'Ontario, le Nouveau-Brunswick et la Nouvelle-Écosse. De telle sorte que, depuis 1867, est 
en vigueur au Canada un régime de droits linguistiques territorialement déterminé et 
restreint qui, par surcroît, s'avère inégal à travers le pays.

Le droit à des écoles confessionnelles pour les catholiques romains et les protestants était 
garanti dans la section 93 de l'AANB, par déférence pour l'importance manifeste que les 
francophones (et d'autres) accordaient à la religion catholique à l'époque de la Confédération. 
Bien qu'il soit évident que les francophones catholiques se soient attendus à ce que ces 
garanties confessionnelles protègent leur droit d'employer le français comme langue 
d'enseignement dans leurs écoles confessionnelles, cette attente devait se révéler 
tragiquement illusoire par la suite.

Finalement, la section 94 de l'AANB stipulait que le Parlement pouvait adopter des mesures à 
l'effet de pourvoir à l'uniformité de toutes les lois relatives à la propriété et aux droits civils en 
Ontario, en Nouvelle-Écosse et au Nouveau Brunswick, mais pas au Québec, étant donné qu'il 
était entendu implicitement qu'au Québec le système légal régissant les droits de la propriété et
les droits civils différait de la Common Law en vigueur dans les trois autres provinces, et que
cette différence devait être reconnue et respectée.

En ce qui concerne le troisième principe, à savoir le droit incontestable de la minorité nationale
francophone du Canada à se gouverner elle-même dans les domaines qui la caractérisent 
essentiellement, ce principe, enchâssé clairement dans l'AANB, régissait tous les francophones
résidant au Québec, mais pas ailleurs. 

Cette différenciation des droits francophones fondée sur le territoire a été effectuée grâce au 
simple expédient qui a consisté à ressortir une ancienne juridiction territoriale, la province du 
Bas-Canada, où l'électorat était francophone à 80%, créant ainsi une majorité francophone bien
assise et durable à l'intérieur de ce territoire ; en établissant pour cette province (dénommée 



10 de 15

Québec par la suite) une législature autonome élue démocratiquement, et en assignant à cette 
législature (et aux trois autres législatures provinciales en même temps) une juridiction 
souveraine exclusive dans tous les domaines considérés à l'époque comme essentiels à la 
perpétuation culturelle de la minorité francophone du Canada. 

Cet établissement d'un nouveau gouvernement permanent à majorité francophone à l'intérieur 
du Canada n'est explicitement mentionné nulle part dans l'AANB comme l'un des principaux 
objectifs à atteindre ; pourtant, il ressort clairement que cela en était bien un pour les Pères de 
la Confédération. 

D'après l'AANB, c'est dans la répartition des pouvoirs législatifs entre le gouvernement central 
et les gouvernements provinciaux que le droit de s'administrer, consenti aux membres de la 
minorité francophone du Canada résidant au Québec (et pas ailleurs, cependant) est le plus 
clairement reconnu. Grâce, dans une large mesure, aux interventions répétées des délégués 
francophones du Québec aux conférences constitutionnelles, qui étaient dirigés par Cartier, les 
provinces se sont vu accorder la juridiction exclusive sur les droits relatifs à la propriété et les
droits civils, sur l'administration de la justice et la procédure dans tous les tribunaux provinciaux,
sur la célébration des mariages et, chose capitale, en matière d'éducation, pourvu cependant 
que les droits confessionnaux préexistants fussent respectés. 

Il n'est pas fait mention de juridiction sur la langue dans l'AANB. On peut contester que la 
législation fédérale en matière de langue puisse l'emporter sur une législation provinciale, mais,
à ma connaissance, cette question n'a jamais été débattue devant les tribunaux.

En ce qui concerne le quatrième principe, à savoir le droit de la minorité francophone à une 
représentation incontestable au sein des institutions de la communauté majoritaire, ce principe 
figure dans certaines parties de l'AANB mais pas dans toutes. Ce principe de la représentation 
n'a jamais été clairement énoncé, mais il était respecté de facto dans les institutions législatives
du gouvernement central par l'attribution, en 1867, d'environ un tiers des sièges de la Chambre 
des Communes fédérale et du Sénat à des membres de la nouvelle province de Québec, 
d'après la supposition que les électeurs et les élus à ces sièges seraient en grande partie 
francophones. Cette supposition s'est avérée juste depuis lors, bien qu'en raison des 
changements démographiques la proportion des sièges québécois ne soit plus que le quart aux
Communes et au Sénat. 

Pour ce qui est de l'exécutif, qui, dans notre système parlementaire, est dévolu aux ministères, 
il n'existe aucune garantie de représentation des minorités, bien que tous les ministères 
canadiens aient eu au moins quelques Québécois francophones à leur tête et que leur 
influence ait progressivement augmenté récemment. En ce qui concerne le pouvoir judiciaire 
fédéral, il n'est fait aucune mention des droits de représentation des minorités dans la 
constitution, quoiqu’en pratique trois des neuf juges de la Cour suprême du Canada soient 
toujours choisis parmi les membres du Barreau du Québec ; dans le passé, un de ces trois 
juges était souvent non francophone.



11 de 15

Enfin, en ce qui Concerne le cinquième principe, à savoir le consentement obligatoire de toute 
partie concernée par des changements constitutionnels - le soi-disant droit de veto -, il faut 
rappeler que l'AANB ne contient aucune procédure d'amendement puisqu'il s'agit d'une loi 
ordinaire du Parlement du Royaume Uni, qui pouvait donc être amendée à volonté par ce 
Parlement. En pratique, Westminster adoptait habituellement tous les amendements 
formellement requis par le Parlement du Canada, sans exiger de réquisitions supplémentaires 
des législatures provinciales. Cette procédure violait évidemment le principe fondamental
selon lequel toutes les parties concernées doivent consentir à tout changement qui les affecte ; 
mais, malgré de nombreuses tentatives, les onze gouvernements du Canada n'ont jamais pu 
s'entendre sur une autre procédure d'amendement avant 1981-1982. Le Québec a toujours cru 
qu'il avait de facto un droit de veto sur les amendements constitutionnels qui risquaient de 
restreindre ses droits ou son statut, ne serait-ce que par convention ou pratique 
constitutionnelles. Cependant, en septembre 1981 et en 1982, la Cour Suprême du Canada a 
statué que le Québec n'avait aucunement ce droit de veto.

En résumé, les cinq composantes de la sécurité culturelle des minorités francophones au 
Canada peuvent se formuler ainsi : 

(1) la reconnaissance de leur statut et de leur droit de perpétuer leur culture ;
(2) la définition de leurs caractéristiques distinctives essentielles ; 
(3) le droit de s'administrer dans ces domaines essentiels ; 
(4) le droit de représentation dans les institutions centrales ; et 
(5) le droit de veto sur les amendements constitutionnels préjudiciables à leurs intérêts.

En ce qui a trait à chacune de ces cinq composantes, l'AANB présente des imperfections, et 
des omissions majeures dans le cas des deux premières.

Égalité culturelle ou droits équivalents et statut des minorités nationales

J'aimerais tout d'abord faire remarquer que l'on peut également considérer les cinq 
composantes de la sécurité culturelle, dont je viens de traiter, sous l'angle de l'égalité. 
Reconnaître officiellement la culture de la minorité peut équivaloir en effet à reconnaître l'égalité
de son statut avec celui de la majorité, ou encore à reconnaître la valeur égale et la légitimité 
des deux cultures. 

Définir les caractéristiques qui distinguent la culture de la minorité de celle de la majorité peut 
également signifier percevoir tout simplement les caractéristiques différentes mais tout aussi 
valables et légitimes d'une culture par rapport à celles de l'autre, qui ne sont pas plus valables 
ou légitimes. Garantir à la minorité l'autonomie en matière de droits culturels peut être aussi 
envisagé comme une façon de mettre ses membres sur un pied d'égalité avec ceux de la 
culture majoritaire, qui détiennent déjà tout pouvoir de s'administrer dans tous les domaines. 

Et garantir à la minorité culturelle le droit de représentation dans les institutions principales du 
gouvernement, ainsi que le droit de veto sur des changements préjudiciables à ses intérêts, 



12 de 15

peut être aussi perçu comme un moyen d'assurer à la minorité un statut égal 
(proportionnellement à sa population) à celui de la majorité dans l'administration générale
du pays.

Néanmoins, bien que ces cinq composantes de la sécurité culturelle d'une minorité puissent 
être considérées sous l'angle de l'égalité en plus de l'être sous celui de la sécurité, il en existe 
une autre, d'importance, qui implique uniquement l'égalité et pas le moindrement la sécurité. 
Je veux parler du régime qui consiste à reconnaître ou à attribuer certains droits culturels 
sur une base territoriale uniquement, et à restreindre ces droits aux citoyens qui habitent
une certaine partie du pays, par opposition à un régime qui assure pleinement l'égalité 
des droits de la minorité et ceux de la majorité à travers tout le pays.

Il convient également de remarquer que plus une minorité a conscience d'être reconnue 
comme partenaire égal dans un pays, avec des droits équivalents à ceux de la majorité, 
moins elle ressentira le besoin d'acquérir des pouvoirs importants pour s'administrer. On
peut comparer ces deux phénomènes à ce que les francophones appellent des vases 
communicants - en d'autres termes, il existe au moins un équilibre partiel entre les deux.

Les droits culturels inégaux de la minorité francophone du Canada hors-Québec

Dans le cas de la minorité francophone du Canada, le droit culturel impératif, qui exige 
reconnaissance et respect, est celui de vivre le plus possible en français.

Le droit à utiliser n'importe quelle langue dans la vie privée ne subit en principe aucune 
restriction au Canada. Mais le droit d'utiliser une langue spécifique dans les affaires publiques, 
particulièrement comme langue de travail dans toutes les institutions gouvernementales, et 
comme langue du gouvernement et des services publics, y compris l'éducation, est 
généralement régi dans tous les pays par l'institutionnalisation d'une langue ou de langues 
officielles. Les langues publiques officielles peuvent soit faire l'objet de législations soit, dans les
pays pratiquement unilingues, tout simplement être tenues pour acquises. Au Canada, deux 
langues publiques, le français et l'anglais, sont couramment employées depuis 1760.

Sous le régime juridique contenu dans l'AANB, les francophones du Canada ne jouissaient 
pleinement de leurs droits linguistiques que dans la province de Québec, où ils contrôlaient le 
gouvernement qui détenait de facto l'autorité en ce qui concernait toutes les questions 
culturelles, et où la principale langue publique était le français. À l'extérieur du Québec 
cependant, le français avait le même statut que l'anglais uniquement au Parlement fédéral et 
dans les tribunaux. 

Même au Québec, les francophones n'avaient aucune garantie quant à leur droit d'utiliser leur 
propre langue dans leurs rapports avec le gouvernement fédéral ; et, dans les autres provinces,
ils n'avaient aucunement droit au français pour communiquer avec le gouvernement provincial 
ni pour en recevoir les services. Les anglophones, par contre, jouissaient pleinement de facto 
du droit de communiquer en anglais avec les gouvernements fédéral et provinciaux et d'en 



13 de 15

recevoir les services, puisqu'ils contrôlaient tous ces gouvernements sauf celui du Québec ; et 
au Québec, étant donné la puissance de la minorité anglaise et son appartenance à la culture 
dominante du Canada, les anglophones avaient le contrôle de leurs institutions essentielles et 
ils pouvaient généralement traiter avec le gouvernement du Québec en anglais.

Le régime linguistique consacré par l'AANB était donc fondamentalement inégal - on peut 
même dire asymétrique - puisqu'en réalité il restreignait le plein exercice des droits 
culturels de la minorité francophone à une seule province, tandis qu'il étendait en fait au 
Canada tout entier celui de la majorité anglophone.

Il semble clair que les Pères francophones de la Confédération espéraient que cette situation 
évoluerait avec la croissance territoriale et démographique du Canada. Il faut se rappeler qu'en 
1867 le Québec constituait l'une des quatre provinces de l'Union et que les francophones 
représentaient environ le tiers de la population du nouveau pays, dont Montréal était la 
métropole incontestée. Il y avait d'autre part une majorité francophone catholique romaine sur le
territoire qui allait bientôt constituer le Manitoba. 

En effet, lorsqu'en 1870 la Terre de Rupert et le Territoire du Nord-Ouest ont été admis dans 
l'Union, et que le Manitoba, formé d'une partie de ces nouveaux territoires, est devenu la 
cinquième province, la section 23 de la Loi sur le Manitoba a décrété que l'usage de la langue 
française ou de la langue anglaise serait facultatif dans les débats des Chambres et tous les 
tribunaux du Manitoba, et que les procès-verbaux et les lois de la législature manitobaine 
devaient être imprimés et publiés dans ces deux langues. La section 22 de la même loi 
confirmait pour le Manitoba le même droit aux écoles confessionnelles catholiques que dans les
quatre autres provinces ; au début, le français était librement employé comme langue 
d'enseignement dans les écoles catholiques du Manitoba. En 1867, l'importante minorité 
francophone en expansion en Ontario avait également la liberté de dispenser l'enseignement en
français dans les écoles catholiques protégées par l'AANB, tout comme la minorité acadienne 
du Nouveau-Brunswick.

Malheureusement, le rêve initial d'un régime linguistique plus équitable au Canada allait bientôt 
s'effondrer devant l'immigration non francophone croissante et les préjugés anti-catholiques et 
anti-français, particulièrement au Manitoba et en Ontario. Le vent a commencé à tourner dès 
1871, lorsque la législature du Nouveau-Brunswick a aboli les écoles catholiques romaines et 
les autres écoles confessionnelles subventionnées par l'État qui existaient avant la 
Confédération.

Pendant les soixante-dix années qui ont suivi, la cause de l'égalité des droits linguistiques a 
essuyé une série de revers à travers le Canada, plaçant graduellement la plupart des 
Canadiens francophones devant l'évidence qu'ils ne jouiraient pleinement de leurs droits 
linguistiques nulle part, sauf dans la province de Québec ; et, conséquence logique de cette 
constatation, beaucoup de Québécois francophones ont dorénavant consacré leur énergie à 
renforcer la société et l'autonomie de la seule province dont ils contrôlaient le gouvernement, au



14 de 15

lieu de continuer à défendre la situation de plus en plus précaire du français et des 
francophones dans les autres provinces et la nation tout entière.

Après la Loi de 1871 sur l'éducation au Nouveau-Brunswick, les rébellions de Louis Riel ont 
éclaté dans l'Ouest, atteignant un paroxysme avec la pendaison injuste de Riel en 1885. C'est 
alors que le Manitoba a effectivement aboli les écoles catholiques et l'enseignement français 
qui y était donné, attendu que les colons anglophones et anti-catholiques venus de l'Ontario 
étaient devenus graduellement majoritaires dans la province et s'étaient servi du contrôle de la 
législature manitobaine récemment acquis pour ce faire. 

En 1890, le Manitoba a décrété que, dorénavant, l'anglais serait sa seule langue officielle - loi 
évidemment illégale, qui est pourtant restée en vigueur pendant 100 ans. Après 1899, de 
nombreux francophones s'opposèrent à la participation du Canada à la guerre des Boers en 
Afrique du Sud et, en 1910, aux dépenses canadiennes en armement naval pour aider la 
Grande-Bretagne. En 1905, le premier Premier ministre francophone du Canada, Wilfrid 
Laurier, échoua dans sa tentative d'obtenir un statut égal pour le français dans les nouvelles 
provinces de la Saskatchewan et de l'Alberta. 

En 1912, l'infâme Règlement 17 de l'Ontario a pratiquement aboli le droit essentiel des 
francophones d'utiliser le français comme langue d'enseignement dans les écoles ontariennes. 
En 1917 eut lieu une crise majeure, entraînant des pertes de vies considérables, au sujet de la 
conscription obligatoire des francophones dans les forces armées, au plus fort de la Première 
Guerre mondiale - crise qui s'est répétée pendant la Seconde Guerre mondiale, en 1942, mais 
qui a été plus habilement jugulée par le premier ministre Mackenzie King.

Néanmoins, tous les francophones n'abandonnèrent pas l'idée originelle d'un partenariat 
canadien entre francophones et anglophones, comportant des droits publics égaux pour les 
Anglais et les Français dans tout le pays. Il y a eu de modestes victoires. Les timbres canadiens
sont devenus bilingues en 1931, les pièces de monnaie et les billets de banque aussi, 
finalement, en 1937, soixante-dix ans après la Confédération. La Société Radio-Canada a 
commencé à radiodiffuser en français à travers tout le pays en 1941 et à téléviser à partir du 
milieu des années 1950. Sur un plan non linguistique mais symboliquement tout aussi 
important, notre unifolié actuel a remplacé l'Étendard rouge de filiation britannique pour
devenir le drapeau du Canada en 1965.

La contre-offensive pour l'égalité des droits linguistiques a atteint son apogée à l'époque du 
premier ministre Pierre Trudeau avec la Loi sur les langues officielles de 1969, qui fut retouchée
et enchâssée dans la Loi constitutionnelle de 1982.

Toutefois, bien que cette loi garantisse le droit d'employer soit l'anglais, soit le français au 
gouvernement fédéral et au gouvernement du Nouveau-Brunswick, elle ne garantit la 
disponibilité des services dans les deux langues que dans le « bureau principal ou central d'une
institution du Parlement ou du Gouvernement du Canada », de même que dans tout bureau du 
Gouvernement du Nouveau Brunswick. 



15 de 15

Cependant, les neuf autres provinces ne disposent toujours pas des mêmes garanties. En ce 
qui concerne les droits qu'a la minorité de choisir sa langue d'enseignement, le principe 
évident en vertu duquel, dans un pays où il y a deux langues officielles, parents et élèves
devraient avoir une entière liberté de choix entre l'anglais et le français, ce principe, dis-
je, est si délayé et si restreint qu'il est pour ainsi dire nié en pratique.

Malgré les démentis officiels, je crois que l'échec de la Loi 101 (Charte de la langue française) à
faire de l'anglais une des langues officielles du Québec en 1977 est, dans une certaine mesure,
une riposte aux refus répétés de chacune des autres provinces, sauf le Nouveau-Brunswick, 
d'octroyer le moindre statut officiel à la langue française. La Loi 101, renvoyant la balle en 
quelque sorte, décrète abruptement que le français est la (seule) langue officielle du Québec, 
en dépit du statut officieux d'égalité dont jouit depuis longtemps l'anglais au Québec.  Par la 
suite, d’autres lois québécoises ont davantage restreint l’usage de l’anglais au Québec. 

Les Canadiens ne devraient pas sous-estimer l'effet souterrain, sur l'opinion publique 
québécoise, de notre perpétuel refus d'accorder des droits linguistiques complets aux 
francophones hors-Québec. Bien que cette question soit rarement débattue maintenant au 
Québec, principalement parce que peu ou pas de Québécois francophones croient encore que 
cela soit réalisable, l'impact qu'aurait, par exemple, une déclaration de l'Ontario 
reconnaissant le français comme langue officielle serait immense.

Si nous avons l'intention de persuader les Québécois francophones modérés de voter pour le 
Canada plutôt que pour un Québec indépendant lors d'un prochain référendum, comment 
pouvons-nous leur dire qu'ils sont des citoyens à part entière du Canada, mais qu'ils ne peuvent
jouir dans tout le pays des mêmes droits que les autres Canadiens ? Le message contenu dans
les droits linguistiques territorialement restreints du Canada est parfaitement clair pour les 
Canadiens francophones : s'ils s'attendent à vivre entièrement en français, qu'ils restent au 
Québec. Et alors, une fois que le Québec se sentira prêt, pourquoi ne devrait-il pas se retirer
complètement du Canada ?

Il se peut que la question d'un statut égal pour l'anglais et le français à travers tout le pays soit 
en grande partie symbolique ; cependant, toute cette question du statut des francophones au 
Canada en est foncièrement une de psychologie, de symbolisme et de perception. Comme l'a 
dit Keith Spicer, « les Québécois ne resteront dans le Canada que s'ils s'y sentent reconnus, 
désirés et chez eux. » Si les francophones se sentent rejetés, incompris et indésirables au 
Canada, ils auront à coup sûr tendance à vouloir partir. S'ils se sentent accueillis, en confiance 
et perçus comme des partenaires égaux au sein de la Confédération, alors ils auront
envie de rester. 

Finalement, c'est aussi simple que cela.



16 de 15

Ndlr : voir la version anglaise de ce texte pour un ADDENDUM de 2025 portant sur les 
arrêts de la Cour suprême du Canada concernant le droit de véto du Québec, ainsi 
qu’une explication de la clause nonobstant (section 33) de la Charte des droits et 
libertés.


